
Alborz University of Medical Sciences Journal, Summer 2025, Vol. 14, No 3: 291- 300

Journal

AUMJ
Alborz University of Medical Sciences

Alborz Univ Med J (AUMJ) Summer 2025; 14 (3): 291- 300

https://aums.abzums.ac.ir

Abstract

Introduction: This research investigates the quality of control, particularly parental 
control, and its impact on family mental health. It seeks to address questions regarding 
the main root of mental disorders in Glasser’s view, the quality and extent of control 
behaviors, and criticisms of Glasser’s perspective from an Islamic approach.
Method: The study employs a narrative review method, analyzing Glasser’s concepts 
of internal and external control and examining Quranic and narrative concepts in this 
context.
Results: Glasser advocates for eliminating controlling behaviors such as criticism, 
complaining, blaming, nagging, threatening, punishing, and blackmailing, and 
instead promoting negotiation, listening, friendship, respect, and intimacy for 
better relationships. However, Islamic teachings do not consider these alternative 
behaviors sufficient and allow for the use of some controlling behaviors in a specific 
and minimal manner.
Conclusion: Glasser’s analysis and explanation of mental health and satisfaction 
resulting from healthy interpersonal relationships without controlling behaviors 
contrast with Islamic teachings, which suggest that control behaviors can sometimes 
be necessary to maintain a relationship.
Kewords: Parental control, Family mental health, Glasser’s view on mental 
disorders, Control behaviors, Islamic perspective on control behaviors

Criticism of William Glaser’s view on parents’ controlling behaviors on children and the 
impact of these behaviors on mental health from the perspective of Islam

How to cite this article: Allah Moradian M J, MirKhalili S A A. Criticism of William Glaser’s 
view on parents’ controlling behaviors on children and the impact of these behaviors on mental 
health from the perspective of Islam. Alborz University Medical Journal 2025; 14 (3): 291-300

Mohammad Jaafar Allah Moradian 1  

Seyed Ali Asghar MirKhalili 2*

1. Islamic Azad University, Karaj 

branch, Karaj, Iran

2 . Alborz University of Medical 

Sciences, Karaj, Iran

* Corresponding Author: 

s.mirkhalili@abzums.ac.ir

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             1 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


نشریه دانشگاه علوم پزشکی البرز،  تابستان 1404، دوره 14، شماره 3، صفحه های 291-300
Journal

AUMJ
Alborz University of Medical Sciences

چکیده

نشریه علمی پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی البرز، تابستان 1404؛ دوره 14، شماره3؛ 291-300

نقد و بررسی دیدگاه ویلیام گلاسر در رفتارهای کنترل گرانه والدین بر فرزندان و تأثیر این رفتارها بر سلامت 
روانی از نگاه اسلام

مقدمه: یکی از مباحث مهم در زمینه کنترل و ایجاد حس مسئولیت پذیری، میزان مجاز استفاده از رفتار کنترل گرانه 
است که باعث اختلاف دیدگاه روان شناسان غربی و مسلمان در این زمینه گردیده است. درحالی که فردی، همچون 
گلاسر، بر کنترل درونی جهت انتخاب رفتار تأکید دارد، اما اسلام دیدگاه متفاوتی در زمینه کنترل و مسئولیت پذیری 
فردی دارد. هدف اين پژوهش کیفیت کنترل بیرونی به خصوص کنترل والدین بر فرزندان و تأثیر آن بر سلامت روانی 
خانواده است و به دنبال پاسخ به اين سؤالات است که ریشه اصلی اختلالات روانی در ديدگاه گلاسر چيست؟ حدود 
و میزان استفاده از رفتارهای کنترل گرانه به چه کیفیتی است؟ از منظر اسلام چه انتقاداتی بر ديدگاه گلاسر وارد است؟  
روش کار: برای پاسخ به این سؤالات، سعی شده است از تحليل مفهومی و نظری کنترلِِ درونی و بیرونی گلاسر و 

بررسی مفاهيم قرآنی و روایی که در این باره وارد شده است، استفاده گردد. 
یافته ها: درحالی که گلاسر معتقد است برای ایجاد رابطه خوب باید به طور مطلق از رفتارهایی مانند انتقاد، شکایت، 
سرزنش، غرولند، تهدید، تنبیه، باج دست برداشت و باید به جای آن ها از مذاکره، گوش کردن، دوستی، احترام و 
صمیمیت بهره برد تا رابطه پررنگ تر و بهتر شود، اما آموزه های اسلامی رفتارهای جایگزین را کافی نمی‌داند و استفاده 

از برخی از این رفتارهای کنترل گرانه را به صورت خاص و حداقلی می پذیرد.
نتیجه‌گیری: یــافته های تحقيق نشان داد که گلاسر، سلامت روان و رضايت مندی حاصل از روابط بین فردی سالم 
را در عدم استفاده از رفتارهای کنترل گرانه تحليل و تبيين کرده و معتقد است کنترل درونی و رضایت از نیازهای 
اساسی اساس سلامت روان است، اما در آموزه های اسلامی بر خلاف نظر گلاسر، حفظ رابطه به این معنا نیست که به 
طور مطلق نمی توان از رفتارهای کنترل گرانه استفاده کرد، بلکه در مواردی کنترل بیرونی به صورت محدود و مشروط 
لازم و ضروری است و در عین توجه به مسئولیت پذیری فردی، به کنترل بیرونی نیز همچون قوانین الهی و مسئله 

امربه معروف و نهی‌ازمنکر توجه دارد.
واژه های کليدی: کنترل والدین، سلامت روان خانواده، دیدگاه گلاسر در مورد اختلالات روانی، رفتارهای کنترلی، 

دیدگاه اسلام در مورد رفتارهای کنترلی
1-دانشگاه آزاد اسلامی واحد کرج، کرج، ایران

2-دانشگاه علوم پزشکی البرز، کرج، ایران 

* نویسنده مسئول:
   s.mirkhalili@abzums.ac.ir

محمدجعفر الله مرادیان 1 
سید علی اصغر میرخلیلی2*  

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             2 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


293ساه امت روانی از نگالس بر اتارهفثیر این رأت و زندانرفبر  انه والدینرگلرکنت یاهتارفرر د سراگل ملیایو هادگید یسررب و دقن

نشریه علمی پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی البرز، تابستان 1404؛ دوره14، شماره3؛291-300

مقدمه
یک  است.  انسان  روانی  مشکلات  درمان  برای  روان شناسی  تلاش 
روان شناس و مشاور زمانی که نظریه پردازی می کند معتقد است راه‌ و روش 
زندگی که منجر به خشنودی و رضایتمندی است، پیدا کرده است. در 
دیــن اسلام نیز آموزه های زیادی در این باره وجود دارد که به دنبال ایجاد 
رضایتمندی و آرامش میان انسان ها است. گلاسر از جمله روان شناسان 
است که به این حوزه ورود کرده و به مسئله درمان مشکلات روحی و 
روانی پرداخته است. گلاسر باوجوداینکه در علم روان پزشکی تخصص 
دارد، اما درمان اختلالات و آسیب های اجتماعی را در دارو دنبال نمی کند و 
درمان را در برنامة عاطفی خانواده پیگیری می نمایند. وی معتقد است این 
داروها درمان موقت است و با کاهش مصرف دارو، مشکل و مسئله نیز حل 
نمی شود.)1(. به علاوه این داروها داری عوارض جدی مانند کاهش افکار 
و... که مخل به توانمندی شخص است می باشد )2(.در آموزه های اسلامی 
و دیــنی نیز، یکی از مهم ترین مسائل توجه به بهداشت و سلامت روانی 
است و مدعی درمان از منظر حل مسائل خانواده است. چنان که شاهد 
آن هستیم که درمانگری و شفا از مسیری غیر دارو نیز دنبال شده است؛ 
چنان که در تعدادی از آیات، قرآن به عنوان کتاب درمانگر و شفا معرفی 
شده است و در کلامی از امام علی )ع( در توصیف حضرت رسول )ص(، 
پیامبر را پزشکی معرفی می کند که با داروهای خویش بیماران غفلت زده 
و سرگشته را رسیدگی و درمان می کند.)3( یعنی پیامبر اکرم )ص( که مبین 
و مفسر دین است؛ مانند یک درمانگر بدون قرص و دارو معرفی می شود 
که به دنبال درمانگری مردم بوده است. ازاین‌رو لازم است باتوجه به اشتراک 
کلی دیدگاه گلاسر با دیدگاه اسلام، نظریه‌ وی را در رفتارهای کنترل گرانه 
والدین بر فرزندان و تأثیر این رفتارها بر سلامت روانی بررسی کرده و از 
دیدگاه اسلام، این نظریه را مورد نقد و بررسی قرار دهیم تا با مقایسه این دو 
دیدگاه، به شباهت و تفاوت های این دو پی ببریم؛ لذا ابتدا دیدگاه گلاسر را 
مطرح و سپس، از منظر اسلام مورد بررسی قرار می‌دهیم. آنچه باعث شد که 
در میان روان شناسان کنترل گرانه، دیدگاه گلاسر را مورد بررسی قرار دهیم، 
صرفاًً توانایی علمی، شهرت و عملکرد موفق ایشان نیست، بلکه هماهنگی 

بیشتر نگرش و تفکرات این درمانگر با آموزه های اسلام دارد.
گلاسر که دارای شخصیت و منش ویژه ای است، اهل مادیات نبوده 
و معتقد است که اگر اولویت اول درمانگر پول باشد موفق نخواهد بود. 
از نظر وی اعتماد بیمار به درمانگر و عدم تمرکز درمانگر بر مسائل مادی 

یــکی از مهمترین عوامل موثر بر موفقیت روان درمانی است )4(. ایــن 
ویژگی در اندیشه او با آموزه های اسلامی قابل مقایسه است؛ چنانکه قرآن 
از زبان پیامبران می فرماید: اى قوم من براى اين )رسالت( پاداشى از شما 
درخواست نمى كنم. پاداش من جز بر عهده كسى كه مرا آفريده است 
نيست.)5( البته برخلاف انبیاء که به طور مطلق و بدون قید به دنبال کمک 
رسانی و حل مشکلات مردم بودند، گلاسر در کار خود به مسائل مالی توجه 
داشته است، اما دریافت هزینه را مشروط به بهبود و حل مساله مراجعین 
می کند.)6( قطعا یکی از مولفه های اصلی در اعتماد به درمانگر، عدم تمرکز 
بر مسائل مالی و مادی می باشد. چنانکه در آیه 21 سوره یس بعد از اینکه 
سه پیامبر برگزیده و با مخالفت مردم مواجه شدند، شخصی از میان مردم به 
آنها چنین گفت: از كسانى كه پاداشى از شما نمی خواهند پيروى كنيد.)5( 
در واقع، به نظر می‌رسد وقتی این فرد متوجه می شود اشخاصی که برای 
هدایت آنها آمده‌اند به دنبال مزد نیستند به آنها اعتماد می کند و از ایشان 
تبعیت می کند. ازاین‌رو از نگاه قرآن کسی می تواند راهنما و هدایت کننده 
باشد که مورد اعتماد قرار گیرد و یکی از دلایل اعتماد و ایمان به انبیا 
همین نکته است‌. اما امروزه هدف اصلی و تمرکز برخی روان شناسان، 
بجای کمک به مراجعین، منافع مالی و شخصی است. شاید بتوان یکی از 
مهم ترین علل پیشرفت و موفقیت گلاسر را نیز که در سراسر دنیا مؤسسات 
و نمایندگی هایی دارد، این دانست که وی به جای اینکه دنبال پول و تمرکز 
بر مسائل مادی باشد به دنبال کیفیت و جلب اعتماد مردم و مراجعان و 

کمک به آنها است )2(.
یکی دیگر از مؤلفه های مشترک گلاسر با اسلام، منشأ خوشبختی است 
که اعتقاد دارد احساس ناخشنودی و نارضایتی در ثروتمندان و قدرتمندان 
هم دیده می شود و در واقع، ثروت و قدرت و تلاش زیاد تضمین کننده 
خوشبختی نیست. وی معتقد است خوشبختی در بیرون از انسان نیست؛ 
بلکه برای رسیدن به خوشبختی باید به درون انسان توجه کرد.7 قرآن نیز 
خوشبختی را در درون انسان پیگیری می کند. چنانکه در یکی آیه 105 
سوره مائده می فرماید: اى كسانى كه ايمان آورده‌‏ايد به خودتان بپردازيد 
که توصیه به خودسازی و توجه به درون است و حتی در آیه »قد افلح 
من زکیها«، به صراحت خوشبختی و رستگاری را متعلق به کسانی می 
از علل مهم  دارند. در واقع یکی  ترکیه و خودسازی توجه  به  داند که 
مشکلات امروز بشر این است که به جای توجه و تمرکز به درون خود و 
خودسازی، بر عوامل بیرونی خود یعنی وضعیت زندگی خویش متمرکز 

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             3 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


محمدجعفر الله مرادیان - سید علی اصغر میرخلیلی  

Alborz Univ Med J (AUMJ) Summerg 2025; 14 (3): 291- 300

https://aums.abzums.ac.ir

294

است و تمام تلاشش را برای پیشرفت در امور ظاهری زندگی متمرکز 
می کند. پیام آموزه های اسلامی و گلاسر به کسانی که فکر می کنند راه حل 
همه مشکلات و رسیدن به خوشبختی، قدرت و ثروت است این است که 
هرچند پول و ثروت در خوشبختی تاثیرگذار است، اما باید بیشتر به درون 

خود توجه کرد.
دیــدگاه دیگر گلاسر که به آموزه های اسلامی نزدیک است، اعتقاد بر 
»تقابل مصرف الکل با خشنودی و رضایتمندی« است که مصرف آن را 
نوعی لذت جویی می نامد، نه رضایتمندی و خشنودی.7 دین اسلام نیز معتقد 
است مضرات مصرف الکل بیشتر از منافعش می باشد)5( و  با توجه به 
مضرات آن بر عقل و رفتار، روابط اجتماعی و خانوادگی و تضاد آن با 
خشنودی الهی، مصرف آن را مخالف با خشنودی و رضایتمندی می‌داند. 

گلاسر همچنین همانند آموزه های اسلامی، همجنس گرایی را ژنتیکی 
نمی‌داند و معتقد است انحراف تصاویر آلبوم ذهنی باعث این پدیده گردیده 
است. وی در تبیین دیدگاه خود می نویسد: هر چند تغییر تصاویر جنسی در 
آلبوم ذهن، چه عادی و چه غیرعادی، مشکل است؛ ولی این تصاویر )حتی 
تصاویر جنسی عادی( ذاتی نیستند. گواه این مدعا پژوهش هایی است که 
در آن ثابت شده احتمال همجنس باز بودن در فرزندان افراد همجنس گرا از 

لحاظ آماری بیش از جمعیت عادی نیست )8(.
 مورد دیگر این است که باوجوداینکه گلاسر به تفاوت های جنسیتی 
توجه و ورود نکرده است؛ اما برخلاف فمینیستها با قانونی کردن دفاع 
حقوق زنان و تشدید فضای حقوقی و الزام آور در این زمینه، مخالف است 
و دفاع از حقوق زنان را در حیطة اخلاق مفید می‌داند.2 ایــن نوع طرز فکر 
مبنی بر دفاع اخلاق مدارانه، از عنوان کتاب تئوری انتخاب وی نیز نمایان 
است. وی بیشتر با توصیه های اخلاقی مانند: آنچه برای خود می پسندی 
برای دیگران نیز بپسند و غیره موافق است. این نظریه نیز با داده های اسلامی 
سازگاری دارد که در مساله زناشویی و حل تعارض های زن و مرد،  بجای 
تاکید بر الزام و اجبار، بر مدیریت تعارض های زناشویی تاکید دارد. با 
توجه به این وحدت نظر می توان فهمید که نوع فکر ایشان نزدیکی و 
قرابت زیادی با دین اسلام دارد از این رو ما در بین روان شناسان مشهور، 

ایشان را انتخاب کردیم.

روش کار
در ایــن مطالعه تلاش می شود که با بررسی دیدگاه های ویلیام گلاسر 
در زمینه رفتار کنترل گرانه از یک سو و مقایسه آن با رویکرد و آموزه های 

اسلامی، مشابهت و تفاوت های این دو را مورد بحث‌وبررسی قرار دهد. به 
همین منظور در گام اول، دیدگاه گلاسر تبیین گردیده و سپس با آیات و 
روایاتی که در زمینه لزوم به کارگیری رفتار کنترل گرانه وجود دارد، تطبیق 

داده شده است. 

یافته ها و بحث 

منشأ مشکلات روانی و درمان آن از دیدگاه گلاسر
گلاسر به عنوان مبدع نظریه انتخاب، در پاسخ به چرایی و چگونگی 
رفتار انسان، هدف هر رفتار را ارضای یکی از نیازهای روان شناختی، شامل 
نیاز به بقا، عشق و احساس تعلق، قدرت و ارزشمندی، آزادی و اختیار و 
تفریح می‌داند. به اعتقاد وی، نیازهای مربوط به بقا به عنوان تنها نیاز اساسی 
فیزیولوژیک در تمام جانداران به طور ژنتیک برنامه‌ریزی شده است، در 
انسان علاوه بر این نیاز، چهار نیاز دیگر به نام های نياز به عشق و تعلق، 
قدرت )پیشرفت/ شایستگی(، آزادی )استقلال( و تفریح )لذت(، به عنوان 
نیازهای اساسی روان شناختی نیز به طور ژنتیک، برنامه‌ریزی شده است )9(.  
ارضای این نیازها در انسان ها متفاوت است و علم و شناخت در تنوع 
مصادیق نیازهای انسان تأثیر می گذارد و با تغییر نوع فکر، نیز مصداق نیازها 
تغییر می کند. به عنوان مثال بعضی باگذشت و چشم پوشی، احساس قدرت 
می کنند؛ لذا مصداق قدرت را زورگویی و فریادزدن بر دیگران، نمی‌داند و 
برخی، بازور  و روش غلط و شخص دیگر با رفاقت که به روش صحیح 

است، نیاز به قدرتش را ارضا می کند. 
گلاسر بر این باور است که اگر مشکلی سبب ناراحتی و آسیب روانی یک 
فرد می شود، نشات گرفته از ناتوانی آن شخص در ارضای صحیح نیازهای 
اساسی است.)7( از نظر گلاسر، در میان نیازهای اساسی انسان، غالباًً نیاز به 
عشق و تعلق، مهم ترین نیاز انسان امروزی است. در واقع تحقق مطلوب 
نیازهای دیگر نیز به نوعی در سایة تحقق این نیاز، ممکن خواهد بود. زیرا 
تحقق تمام نیازهای اساسی، تنها در یک بافت اجتماعی و دررابطه با دیگران 
امکان پذیر خواهد بود. به اعتقاد گلاسر تغذیة روانی فرد در سایة ارضای 
این نیاز صورت ميگيرد. این موضوع نشان می‌دهد که ارضای نیاز به عشق 
و تعلق خاطر، کلید ارضای تمام نیازهای دیگر انسانی است)4(. ازایــن‌رو 
گلاسر معتقد است فردی که در درازمدت نتوانسته باشد روابط محبت آمیز 
و توأم با عشق، محبت و احساس تعلق را تجربه کند، بدون شک، دچار 
از نظر گلاسر، مشکلات  عوارض و علائم روان شناختی خواهد شد.10 

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             4 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


295ساه امت روانی از نگالس بر اتارهفثیر این رأت و زندانرفبر  انه والدینرگلرکنت یاهتارفرر د سراگل ملیایو هادگید یسررب و دقن

نشریه علمی پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی البرز، تابستان 1404؛ دوره14، شماره3؛291-300

مزمن روان شناختی، به هر شکل اعم از افسردگی، اضطراب، وسواس و 
یــا هر شکل دیگری، در واقع حاکی از مشکلات رابطه‌ای هستند. وقتی 
نیاز به عشق و تعلق، در طولانی مدت آسیب ببیند، بیماری روان شناختی، 
غیرقابل‌اجتناب است)11(. ارضانشدن این نیاز روان شناختی می تواند از 
دو منبع عمده ناشی شود: یا فرد، درگیر روابط بسیار مخربی است که به 
ارضای این نیاز، آسیب‌زده است، و یا اینکه فرد اصلاًً فاقد هر گونه رابطة 
مثبت و تقویت کننده است. چرا که عمدة ارضای نیاز به عاطفی در عدم 
کنترل بیرونی و انجام ندادن هفت رفتار مخرب )انتقاد، شکایت، سرزنش، 

غرولند، تهدید، تنبیه، باج( است )2(. 

کنترل درونی و بيروني
همان طور که بیان شد، گلاسر منشأ مشکلات و آسیب های انسانی در 
عدم ارضای صحیح نیازهای بنیادی انسان می‌داند  و از سوی دیگر، وی 
مسیر صحیح ارضای نیازهای بنیادی را در حفظ رابطه عاطفی می‌داند که به 
واسطه عدم استفاده از هفت رفتار مخرب و استفاده از کنترل درونی میسر 
می شود. در واقع، گلاسر معتقد است که انسان با »کنترل بیرونی«، سعی دارد 
که محيط و از جمله رفتار ديگران را تغییر دهد  که همین امر مایه فلاکت 
و بدبختی انسان ها است. این کنترل بیرونی از طریق عادات رایجی همچون 
انتقاد، سرزنش، گلایه و شکایت، تهدید و تنبیه در روابط انسانی بکار 
می‌رود و مخرب مهلکی برای روابط انسانی محسوب می شود،  درحالی که 
کنترل دروني يا سلطه ثانويه، تلاش براي تغيير خود و سازگارشدن با شرايط 

محيطي به گونه‌ای است که امکان ارضای نيازها فراهم شود، است.
به اعتقاد گلاسر، کنترل بيرونی توان رضايتمندی افراد از رابطه را، از 
آنها می گيرد و منجر به جدايی از انسان ها و عدم رضايتمندي می شود 
که اين جدايی و فقدان روابط صميمی و سالم، سرمنشأ بروز بسياری از 
اختلالات رواني و آسيب هاي اجتماعي خواهد بود. گلاسر معتقد است برای 
ایــجاد رابطه خوب باید به طور مطلق از رفتارهایی مانند انتقاد، شکایت، 
سرزنش و... دست برداشت و باید به جای آن ها از مذاکره، گوش کردن، 
دوستی، احترام و صمیمیت بهره برد تا رابطه پررنگ تر و بهتر شود.)12(
بررسی دیدگاه گلاسر، حاکی از آن است که نظریه انتخاب وی، به گروه 
روان شناسان کنترل درونی تعلق دارد که منشأ رفتار آدمی را از درون می‌داند 

و نه از بیرون محیط )13(.

نقد و بررسی دیدگاه گلاسر از نگاه اسلام

همانطور که گلاسر، به روابط خوب در رضایتمندی و آرامش روانی 
انسان ها اشاره می کند، در متون اسلامی نیز به داشتن رابطه خوب سفارش 
شده و به نقش موثر آن اشاره شده است. چنانکه قرآن دلیل گرایش مردم 
به پیامبر )ص( را نرمخو بودن و رابطه مهربانانه ایشان با مردم می‌داند.5 
در روایــتی پیامبر اکرم )ص( برای حفظ رابطه و احترام بین زوجین تاکید 
فراوانی دارد، چنانکه در روایتی حضرت رسول با اشاره به اهمیت این 
موضوع، می فرماید: » برادرم جبرئيل مرا خبر داد، و پيوسته سفارش مى كرد 
درباره زنان، تا آنجا كه گمان بردم مرد حق ندارد به همسرش اُفُّّ بگويد« 
که کمترین مرتبه رفتار کنترل گرانه می باشد14 در روایــتی دیگر حضرت 
توصیه به بهترین رفتارها درمحیط خانواده، می کند: خِِیارُُکُُمْْ خََیْرُُْکُُمْْ لاِهِْْلِهِِِ. 
بهترین شما کسانی هستند که برای اهل خود بهترند )15(. در حدیثی دیگر 
نیز می فرماید: می خواهید شما را به بهترین اخلاق دنیا و آخرت آگاه کنم؟ 
آن اخلاق این است: از کسی که به تو ستم کرده است، درگذر، با خویشان 
و خویشانی که از تو بریده‌اند پیوند برقرار کن، به کسی که نسبت به تو بدی 
کرده است نیکی نما و به کسی که تو را محروم کرده است بخشش کن )16(. 
در این روایت به حدی حفظ رابطه مهم است که جزء بهترین اخلاق دنیا و 

آخرت به شمار آمده است. 
حال باتوجه به این میزان تأکید قرآن و آموزه های دینی مبنی بر حفظ 
رابطه، این سؤال مطرح می شود که آیا در اسلام نیز همچون دیدگاه گلاسر، 

عدم حفظ رابطه نیز در آسیب های روانی مؤثر است یا خیر؟ 

 بررسی تأثیر عدم حفظ رابطه در آسیب های روانی از دیدگاه 
اسلام

از منظر اسلام، اساس زندگى خانوادگى بر محبت بنا شده است. چنان که 
در آیــه »وََمِنِْْ آیَاَتِهِِِ أَنَْْ خََلََقََ لَکَُُم مِنِْْ أَنَفُُسِِکُُمْْ أَزَْْوََاجآ لِتَِسَْْکُُنُوُا إِلَِیَْهََْا وََجََعََلََ 
رُُونََ«  رابطه زن و شوهرى  ةًً وََرََحْْمََةًً إِ�نََّ فِیِ ذََلِکََِ لَآَیَاَتٍٍ لِقََِوْْمٍٍ یَتََفَََ�کََّ بَیَْنَْکَُُم �مََّوََ�دََّ
و تشکیل خانواده را مایه آرامش زن و مرد دانسته و همچنین رسیدن به 
آرامش روانى را در رابطه زن و شوهرى عنوان کرده است)5(. گویا دورى 
از رابطه عاطفی و خانواده، همواره قرین با اضطراب و تشویش خاطر است 
و فقط انس با همسر، این اضطراب را به آرامش تبدیل خواهد کرد. در 
روایــات معصومین نیز، این امر مورد تاکید قرار گرفته است. چنانکه امام 
علی)ع( نیز می فرماید: از غیرت ورزیدن بیجا )نسبت به زنان(  بپرهیز 
كه آن، زن سالم را به بیماری میكشاند )3(. از ایــن روایت می توان نتیجه 
گرفت که غیرت ورزیدن بیجا مخل رابطه است زیرا که نیاز به آزادی زن 

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             5 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


محمدجعفر الله مرادیان - سید علی اصغر میرخلیلی  

Alborz Univ Med J (AUMJ) Summerg 2025; 14 (3): 291- 300

https://aums.abzums.ac.ir

296

تحت الشعاع قرار می گیرد و با عدم ارضای این نیاز اساسی، آسیب روانی 
را در پی دارد.  در روایات دیگری نیز امام)ع( می فرماید؛ کسی که تغافل 
نکند و چشم خود را بر بسیاری از امور نبندد، زندگانی تلخی خواهد 
داشت)17(. در واقع، حساس بودن نسبت به عیب دیگران و استفاده ی 
افراطی از رفتارهای کنترل گرانه می تواند منجر به محدود کردن اختیار و 
آزادی دیگران و در ادامه مقاومت شخص مورد کنترل را در پی داشته باشد 
و در نتیجه تلخی زندگی و عدم خشنودی برای هر دو را در بر دارد. امام 
علی )علیه السلام( حتی درباره محدود کردن انسان توسط خودش نیز نهی 
فرموده و می فرماید: دل های آدمیان، دارای گرایش ها و رفت و برگشت های 
متناوب است. پس زمانی خودتان را به کاری وادارید و چیزی را بر خود بار 
کنید که آن را دوست داشته باشید و دلتان به آن گرایش پیدا کرده باشد. اگر 
چیزی را ناخواسته و با اکراه بر خود بار کنید، سر در گم و آشفته می شوید 
و در اقدامات روشن و بینا نیستید )3(. از این روایت می توان نتیجه گرفت 
به جای فشار، ابتدا میل و شوق به آن کار ایجاد شده و سپس انجام شود. 
بنابراین به جای فشار بر خود و دیگران مانند فشار والدین به فرزندان برای 
اموری چون درس خواندن، نماز خواندن و غیره، باید ابتدا تمایل و گرایش 
به آن امور را در ایشان ایجاد کرد. با توجه به این آیات و روایات می توان 
فهمید که عدم حفظ رابطه و کنترل گری باعث سردرگمی، آشفتگی و تلخی 
زندگی می شود که سر منشا مشکلات روحی مانند افسردگی و اعتیاد و ... 
است. از این رو می توان گفت که دیدگاه اسلام نیز استفاده از کنترل درونی 

است و استفاده از رفتار های دستوری را مخرب می داند. 

نحوه‌ی استفاده از رفتارهای کنترل گرانه از دیدگاه اسلام
حال سؤال اساسی این است که آیا همان طور که در برخی آموزه های 
اسلامی به اشارت گذشت، اسلام نیز همچون گلاسر استفاده از رفتارهای 
کنترل گرانه را به طورکلی منع نموده است و یا استفاده از آن را در مواردی 
جایز می شمارد و جمع بین رفتار کنترل گرانه بیرونی و درونی را امکان پذیر 
می‌داند و در واقع تفاوت این دو رویکرد در عدم استفاده از رفتارهای 

کنترل گرانه در چه سطح و میزانی است.
بررسی آثار گلاسر نشان می‌دهد که وی به طورکلی چهار گروه را مورد 
مطالعه قرار می‌دهد و برای همه نسخة واحدی تجویز می کند. این چهار گروه 
عبارت‌اند از: همسران، مدرسه، فرزندان و کارمندان شرکت های خصوصی و 
دولتی هستند که باتوجه به پیچیدگی و تفاوت بین این چهار گروه، در اینجا 
صرفاًً سبک زندگی اسلامی فرزندان را مورد مطالعه قرار می‌دهیم؛ هرچند 

که این نکته را نیز باید در نظر گرفت که به‌رغم وجود تفاوت ها میان چهار 
گروه مذکور، اشتراکاتی نیز نسبت به همین گروه دارند. 

بررسی سبک زندگی اسلامی در مواجهه با فرزندان نشان می‌دهد که 
بیشترین توجه متون اسلامی در موضوع تربیت، استفاده از سبک پیشگیری 
انتقاد، نصیحت و  است. طبق آموزه های اسلامی باید پیش از هر گونه 
سرزنش دیگران، به آنها آگاهی و آموزش دهیم. چنانچه امام صادق )ع( 
هم دراین‌رابطه می فرماید: به نوجوانان و جوانان خود سخنان و گفته های 
ما را بیاموزید، پیش از آنکه مرجئه )منحرفان فکری( در این کار بر شما 
پیش بگیرند. در سنت پیامبر اکرم )ص( نقل شده که حضرت از کارهای 
کودکان ایراد نمی گرفت؛ بلکه کار درست و کامل را به آنان یاد می‌داد و 

می فرمود: این گونه انجام دهید )18(.
در واقع در مباحث تربیتی، توجه اسلام بیشتر به آموزش غیر دستوری 
است؛ چنانکه متون اسلامی روش های خاصی در بحث تربیتی »آموزش 

پیش‌گیرانه« دارد که به چند مورد آن می پردازیم:
1- در قالب عملی: یکی از قالب ها در بحث تربیتی، اصلاح اعمال و 
رفتار فرزندان از مسیر اعمال و رفتار خود والدین می باشد که نقش بسزایی 
در تربیت ایفا می کند. چنانکه حضرت علی)ع( می فرماید: دروغ گوئی نه 
شوخی و نه جدی آن، شایسته انسان نیست. درست نیست که فردی به 
فرزند خویش وعده‌ای بدهد و به آن وفا نکند، زیرا که دروغگویی به 
فجور می‌انجامد و فجور هم انسان را به آتش می کشاند )19(. وقتی پدر 
یا مادر خود را اصلاح نکنند و دروغ بگویند، مقبولیت آنها نزد فرزندان از 
بین می‌رود و از جایگاه تربیتی تنزل پیدا می کنند و در نتیجه با آموزش های 
پنهان تحت تربیت منفی قرار می گیرند و این نوع تربیت منفی با رفتارهای 
کنترل گرانه اصلاح نمی شود. در اینجا در واقع، فارغ از رفتارهای کنترل گرانه، 
حضرت بر نقش رفتار و عمل صحیح بر تربیت فرزند دست گذاشته است 
که قطعا تاثیرگذاری آن از هر نوع رفتار کنترل گرانه دیگری، موثرتر است

2- در قالب بازی: یکی از راه های رشد فرزند، برخورداری از فرصت 
بازی است که در اسلام نیز به بازی نگاه آموزشی پیش‌گیرانه شده است. 
در آموزه های دینی، نه تنها نقش بازی در تربیت جسمانی کودک مدنظر 
قرار گرفته است، بلکه به نقش بازی در تربیت عاطفی و عقلانی، روانی و 
اجتماعی  نیز پرداخته است. چنانکه، امام کاظم)ع( می فرماید: کسانی در 
بزرگسالی عجول، شتابزده و بی ظرفیت هستند که در کودکی به اندازة 
کافی بازی نکرده‌اند )19(. بر این اساس باید اجازه داد بچه‌ها و کودکان از 

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             6 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


297ساه امت روانی از نگالس بر اتارهفثیر این رأت و زندانرفبر  انه والدینرگلرکنت یاهتارفرر د سراگل ملیایو هادگید یسررب و دقن

نشریه علمی پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی البرز، تابستان 1404؛ دوره14، شماره3؛291-300

بازی های )مشروع و غیرخطرناک( دنیایی لذت ببرند تا در سن بزرگسالی 
عجول نباشند.

3- در قالب رفتارهای مهرورزانه: یکی دیگر از روش های تربیتی جایگزین 
رفتارهای کنترل گرانه، رفتارهای مهرورزانه همچون هدیه دادن، برخورد 
محبت آمیز و محترمانه، احسان کردن و مدارا کردن با صفا و صمیمیت 
می باشد که در آموزه های دین بسیار مورد توجه و تاکید قرار گرفته است. 
چنانکه پیامبر گرامی اسلام می فرماید: به یکدیگر هدیه دهید؛ به درستی که 
�بُّوُا هدیه  هدیه کینه ها را از بین می برد و در روایتی دیگر می فرماید: تَهَادََوْْا تَحَا
دهید تا به یکدیگر محبت پیدا کنید. حضرت علی )ع( وقتی می خواستند با 
فرزندان شان، به ویژه در سنین خردسالی سخن بگویند، از واژة »یا بُنُیّّ« استفاده 
می کردند که حاکی از مهرآمیز بودن و نشان دادن مهر درونی به فرزندان 
بود. ایشان می فرماید: با بچه هایتان به گونه‌ای برخورد کنید که آنها خودشان 
را کریم و با شخصیت بدانند. در نقلی آمده است: هنگامی که حضرت 
فاطمه)س( به دیدن پدرشان می آمد، آن حضرت به احترام دخترشان از 
جای برمی خاستند و ایشان را می بوسیدند و به جای خود می نشاندند )19(

4- در قالب برخوردهای عادلانه والدین با فرزندان: رفتار عادلانه و بدون 
تبعیض از جمله رفتارهای سازنده است که در اعماق وجود کودک بسیار 
تاثیرگذار است. در اسلام نیز عدالت‌ورزی و مواجهه عادلانه با دیگران از 
جمله فرزندان بسیار مورد تاکید قرار گرفته است. چنانکه روزی پیامبر اکرم 
)ص( در حال سخن گفتن با یاران خود بودند. در این حین کودکی وارد 
شد و به سوی پدر خویش که در میان جمعیت بود، رفت. پدر دستی بر سر 
وی کشید و وی را بر روی زانوی راست خود نشاند. اندکی بعد، دختر آن 
مرد وارد شد و نزد پدر رفت. پدر دستی بر سر وی کشید و او را در کنار 
خود روی زمین نشاند. پیامبر اکرم )ص( که برخورد دوگانه پدر را دیدند، 
فرمودند: چرا هنگامی دخترت وارد شد، او را همانند پسرت روی زانوی 
دیــگرت نگذاشتی؟ آن مرد دخترک خود را برگرفته و بر زانوی دیگرش 
نشاند. پیامبر )ص( با دیدن این کار خوشحال شده و فرمود: عدالت آمیز 
رفتار کردی!  در همین زمینه پیامبر اکرم )ص( می فرماید: خداوند دوست 

دارد، بین اولادتان حتی در بوسیدن هم عدالت برقرار کنید )16(.
از این روایات و نمونه های مشابه دیگر می توان به این نتیجه رسید که اگر 
با روش های پیش‌گیرانه، برنامه تربیتی فرزندان را دنبال کنیم، ایراد و اشکال 
به آن ها به حداقل می‌رسد و آن چنان جایی برای رفتارهای کنترل گرانه‌ای 
مانند انتقاد، سرزنش و... باقی نمی ماند )20(. به همین دلیل نیز، متون اسلامی 

در موارد حداقلی و با لحاظ قیودی همچون عدم تکرار سرزنش، استفاده 
از روش صحیح و محترمانه، برخی از این رفتارهای کنترل گرانه )مانند 
انتقاد، سرزنش و تنبیه( را جایز می‌داند. چنانکه امام صادق)ع( می فرماید: 
محبوب ترین برادر نزد من کسی است که عیوبم را به من اهدا کند که 
بر روش محترمانه توجه دارد و یا درباره نحوه ی تنبیه کردن، حضرت 
علی)ع( در روایت زیبایی می فرماید: گناهکار را با پاداش دادن به نیکوکار 
تنبیه کن!)3( که بجای مواجهه مستقیم با خطاکار، تاکید بر روش تربیتی 
غیرمستقیم دارد. همچنین امام علی)ع( درباره سرزنش کردن می فرماید: 
زیاده روی در سرزنش کردن شعله های لجاجت و گستاخی را در آدمیان 
شعله ور می کند)19( که به عدم تکرار سرزنش و توبیخ توجه دارد و یا در 
جای دیگری می فرماید: از تکرار سرزنش بپرهیز که سرزنش شده را به گناه 
می کشد و سرزنش را از اثرگذاری می‌اندازد)17( خصوصا تکرار سرزنش 
و عتاب در مواجهه با جوانان نهی شده است؛ چرا که باعث شکستن قبح 
عمل و جرات پیدا کردن وی بر گناه می شود. لذا حتی در مواردی امر 
به تغافل و چشم پوشی شده است. چنانکه امام علی)ع( نیمی از شخص 
خردمند را سازگاری و تحمل کردن و نیمه دیگر او را چشم پوشی نمودن 
می داند. ضمن آنکه متون اسلامی با برخی رفتارهای کنترل گرانه مانند 
غرولند، تحقیر کردن، مقایسه و... مخالف است. در این رابطه امام علی)ع( 
فرمود: مجادله نکن که ارزشت از بین می رود. همچنین در روایتی دیگر 
امام رضا)ع( در رابطه با احترام و عدم تحقیر فرزندان می فرماید: لازم است 
با تمام اطفال و بزرگسالان با ادب و احترام رفتار نمايي. پیامبر)ص( غرولند 
و جر و بحث را مردود شمرده و می فرماید: همین گناه تو را بس که 

پیوسته در حال ستیزه جویی باشی. 
بنابراین، در مقایسه روش گلاسر با روش آموزه های اسلامی می توان 
گفت هرچند در هر دو روش حفظ رابطه، اصل اساسی تلقی می شود، اما 
با این تفاوت که بر خلاف گلاسر که به طور مطلق از رفتارهای کنترل گرانه 
تهدیدکردن،  غرولندکردن،  گلایه کردن،  سرزنش کردن،  انتقادکردن،  مانند 
تنبیه کردن و باج دادن را مجاز نمی شمارد)4( در آموزه های اسلامی استفاده 

حداقلی از کنترل بیرونی نیز پذیرفته شده است.
البته لازم به ذکر است که علیرغم اعتقاد گلاسر مبنی بر عدم استفاده از 
رفتارهای کنترل گرانه به طور مطلق، وی در موارد متعدد عملا نتوانسته از 
برخی رفتارهای مخرب به طور مطلق دست بکشد. به عنوان مثال توصیه‌ای 
که وی در کتاب مدیریت زندگی که به والدین نسبت به تربیت فرزندشان 

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             7 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


محمدجعفر الله مرادیان - سید علی اصغر میرخلیلی  

Alborz Univ Med J (AUMJ) Summerg 2025; 14 (3): 291- 300

https://aums.abzums.ac.ir

298

دارد، ایــن است که »تا واقتی که تام به مدرسه باز نگشته است، او را از پول 
توجیبی یا هر نوع پشتوانه آشکار دیگری محروم کنند«)8( شاید در پاسخ به 
این سوال که چرا با وجود چنین توصیه هایی در آثار گلاسر، وی کنترل بیرونی 
را به طور کلی نفی می کند، بتوان گفت یکی از عواملی که او را به این سمت 
سوق داده است، قرار گرفتن او در عصر فروید است که این روان شناس 
استفاده از رفتارهایی را که گلاسر آن ها را کنترل بیرونی معرفی کرده مجاز 
می‌داند؛ اما گلاسر با نقد و رد آن ها، نظریه خود را کنترل درونی می نامد و شاید  

همین امر باعث تفریط و سبک سهل انگارانه گلاسر شده است. 
به اعتقاد مؤلف و باتوجه به آموزه های اسلامی، روش های گلاسر و فروید 
روش  یک سو،  از  هستند.  افراط‌وتفریط  دچار  بیرونی(  و  درونی  )کنترل 
فروید آسیب جدی در رابطه به وجود می آورد؛ چون به قول گلاسر افراد 
تحت فشار قرار گرفته و نیازهای آنها ارضا نمی شود، در نتیجه رابطه دچار 
مشکل می شود. از سوی دیگر در روش گلاسر نیز اگر چه برخی آسیب ها 
برطرف می شود، اما به واسطه سهل‌گیری بیش از اندازه، بعضی از آسیب های 

جدیدی هم ایجاد خواهد شد.
در واقع، گلاسر در مواجهه با دیدگاه فروید، یک طرف موضوع را دیده 
است؛ چرا که از مثال هایی که مطرح می کند حد افراطی کنترل بیرونی را مورد 
بررسی قرار داده است و به حد وسط کنترل بیرونی و درونی توجه نکرده 
است. از نظر او اگر در یک رابطه خیلی سخت‌گیری شود، رابطه خراب 
می شود؛ اما اگر بخواهیم به طور مطلق از این رفتارها استفاده نکنیم دچار 
سهل‌گیری می شویم که این هم آسیب های خاص خودش را دارد. چنان که 
زیاده‌روی در روش گلاسر در پرورش فرزندان، باعث گستاخ شدن و لوس 
بارآوردن آن ها می شود که خود یکی از مشکلاتی است که در کشورها و 
خانواده های مرفه بیشتر دیده می شود. والدین مرفه به کوچک ترین خواسته 
فرزندانشان در مسائل مالی پاسخ مثبت داده و همین امر باعث پرتوقع شدن 
فرزندان می شود. در نقد این روش می توان به این روایت حضرت امام 
محمدباقر )ع( اشاره کرد که می فرماید: »شرّّ الآباءِِ مََنْْ دََعاهُُ الْبِْ�رُُّ اِلَِیَ الاْفْراطِِ؛ 
بدترین پدران کسی است که نیکی ]به فرزند[ را به حد افراط برساند.«
 یکی دیگر از لوازم افراط گرایی )تأکید صرف بر کنترل درونی و غفلت 
از کنترل بیرونی( این است که والدین به دلیل محبت افراطی به کودکی از 
تربیت او و شناساندن خوبی و بدی به او غفلت کنند؛ نه انتقاد و سرزنشی 
باشد نه نصیحت و تذکری یعنی پدر و مادر فقط به فرزند محبت می کنند. 
این شیوه نیز رابطه را از بین می برد، استقلال فرزند را ضعیف ساخته و ممکن 

است او را به بزهکاری و خرابکاری سوق دهد. چنانچه در روایتی از پیامبر 
اکرم )ص( نقل شده که می فرماید: به همسر و فرزندانتان آن قدر مهرورزی 
نکنید که وارد حوزه های حرام و گناه شوند و زمینه آلودگی برای آنان فراهم 
شود )19(. سبک تربیت اسلامی این است که ما را از تفریط و افراط آگاه 
می کند؛ تا در دامان افراط و تفریط نیافتیم. پیامبر گرامی اسلام می فرمایند: 
ُها النّاّس عََلَیَْکُُْمْْ بِاِلْقََْصْْدِِ. ای مردم! میانه روی را پیشه ی خود سازید یا اَــی�

تعالیم اسلامی همچنین بازور و تحمیل )تأکید افراطی بر کنترل بیرونی( 
مخالف است و معتقد است بین اراده و فعل افراد باید هماهنگی و تناسب 
باشد. باتوجه به روایات مطرح شده در این زمینه از جمله این روایت از 
آدمیان، دارای گرایش ها و رفت و  امام علی )ع( که می فرماید: دل های 
برگشت های متناوب است. پس زمانی خودتان را به کاری وادارید و چیزی 
را بر خود بار کنید که آن را دوست داشته باشید و دلتان به آن گرایش پیدا 
کرده باشد. اگر چیزی را ناخواسته و با اکراه بر خود بار کنید، سردرگم و 
آشفته می شوید و در اقدامات روشن و بینا نیستید3 می توان نتیجه گرفت 
به جای فشار، ابتدا میل و شوق به آن کار ایجاد شده و سپس انجام شود؛ 
بنابراین به جای فشار بر دیگران مانند فشار والدین به فرزندان برای اموری 
چون درس خواندن، نمازخواندن و... باید تمایل و گرایش به آن ها را در 

ایشان ایجاد کرد. 
لذا در مقام مقایسه روش اسلامی با روش فروید و گلاسر می توان گفت 
روش گلاسر نزدیکی بیشتری با آموزه های اسلامی دارد. همچنین با روشی 
که در توضیح روش برگرفته از تعالیم اسلامی گفته شد می توان از آسیب های 
هر دو نظریه کنترل درونی و بیرونی در امان ماند. در واقع متون اسلامی یک 
حد وسطی برای این دو مقوله دارد؛ یعنی نه افراط باشد نه تفریط، چرا که 

هر دو دارای آسیب‌هایی هستند.
ایجاد  با آموزه های اسلامی تفاوت  نکته دیگر که در رویکرد گلاسر 
می کند، عدم توجه به نیازهای معنوی - الهی است. در واقع، هدف گلاسر 
در بیان کردن و برشمردن نیازهای بنیادی، تعیین دقیق موارد و مصادیق این 
نیازها نیست بلکه مقصود اصلی او شیوه برآورده کردن صحیح این نیازهاست 
که نتیجه آن رضایت و خشنودی است. گلاسر به‌غیراز نیازهای شکل‌دهنده 
هویت همچون بقا، عشق، قدرت و آزادی، به نیازی الهی توجهی نکرده 
است، درصورتی که اسلام اصالت را به یاد خدا و توجه به او می‌داند.21
در مجموع می توان بررسی و مقایسه دیدگاه گلاسر و آموزه های اسلام 

در مورد رفتار کنترل گرانه را در قالب جدول 1، دسته بندی نمود.

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             8 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


299ساه امت روانی از نگالس بر اتارهفثیر این رأت و زندانرفبر  انه والدینرگلرکنت یاهتارفرر د سراگل ملیایو هادگید یسررب و دقن

نشریه علمی پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی البرز، تابستان 1404؛ دوره14، شماره3؛291-300

جدول 1. تفاوت ها و مشابهت های دیدگاه گلاسر و اسلام

دیدگاه اسلامدیدگاه گلاسرموضوع

رفتار تحت تأثیر اختیار فرد، قوانین و مسئولیت دینی استهر فردی مسئول انتخاب های آگاهانه خودش استاختیار و مسئولیت پذیری

علاوه بر کنترل درونی، افراد نیاز به کنترل بیرونی )قوانین و کنترل درونی است و افراد باید رفتار خود را اصلاح کنندکنترل درونی
امربه معروف و نهی‌ازمنکر دارند(

جامعه، حکومت و سایر افراد در رفتار انسان تأثیرگذار هستنددیگران و جامعه مسئول رفتار فرد نیستندنقش جامعه

هدایت و قوانین الهیمسئولیت شخصی و امری درونیمنبع اخلاق

از طریق روابط مثبت و انگیزه درونی و نیازهای اساسی، روش تغییر رفتار
نه اجبار

علاوه بر انگیزه درونی و تقوا و مباحث درونی، در مواردی نیاز 
به قوانین اجتماعی است

مردود است و در صورت استفاده منجر به روابط ناسالم رفتار کنترل گرانه
می شود

در مواردی برای هدایت و تربیت نیاز به رفتار کنترل گرانه 
است

ممکن است با نیت خیر و جهت هدایت فرد صورت بگیرددر راستای برآورده ساختن نیازهای خود می باشدمنشأ رفتار کنترل گرانه

نتیجه‌گیری
درحالی که علم روان پزشکی، بر رفتارهای کنترل گرانه و استفاده از دارو 
برای درمان اختلالات روانی و آسیب های اجتماعی تأکید دارد، اما گلاسر 
انسان می تواند بجای  به عنوان نظریه پرداز کنترل درونی معتقد است که 

کنترل بیرونی، امکان ایجاد روابط صحیح را فراهم نمود.
از سوی دیگر، در اسلام نیز به بهداشت و سلامت جسمانی و روانی 
توجه شده است و ادعای درمان را بیشتر در پالایش روان و مسائل غیر 
از آن است که  اسلامی حاکی  آیات و روایات  بررسی  جسمی می‌داند. 
استفاده از رفتارهای کنترل گرانه را مخل روابط صحیح اجتماعی و فرد 
می‌داند و بیش از هر چیزی بر استفاده از روش غیردستوری تأکید دارد. 
ازایــن‌رو می توان گفت که اسلام نیز مانند گلاسر حفظ رابطة عاطفی را در 
به  برای حل آسیب های روحی  درمان مشکلات روحی مؤثر می‌داند و 

مهارت های ارتباط بین اطرافیان می پردازد.
البته مقایسه دیدگاه گلاسر و آموزه های اسلامی، نشان می‌دهد درحالی که 
گلاسر معتقد است برای ایجاد رابطه خوب باید به طور مطلق از رفتارهایی 
مانند انتقاد، شکایت، سرزنش، غرولند، تهدید، تنبیه، باج دست برداشت 
و باید به جای آن ها از مذاکره، گوش کردن، دوستی، احترام و صمیمیت 
بهره برد تا رابطه پررنگ تر و بهتر شود، اما آموزه های اسلامی رفتارهای 
جایگزین را کافی نمی‌داند و استفاده از برخی از این رفتارهای کنترل گرانه 

را به صورت خاص و حداقلی می پذیرد.
در واقع، طبق دیدگاه اسلام می توان از رفتارهایی که گلاسر از آنها تحت 
عنوان رفتارهای مخرب یاد می کند و به طورکلی آنها را منع می کند، استفاده 
کرد و با راهکارهایی نظیر هدیه، آن رابطه را بالانس و متعادل کرد و از 
محاسن این رفتارهای بهره برد. اسلام بر خلاف گلاسر و فروید، معتقد 
است که با انتخاب حد وسط میان رفتارهای کنترل گرانه درونی و بیرونی، 

بر اختلالات و آسیب های فردی و اجتماعی فائق آمد.

تعارض منافع
در این مطالعه هیچ گونه تعارض منافعی وجود ندارد.

ملاحظات اخلاقی
در این مطالعه کدهای اخلاقی مصوب دانشگاه از جمله استناد به منابع 

استفاده شده رعایت شده است.

مشارکت نویسندگان
محمدجعفر الله مرادیان: گردآوری داده، تهیه پیش نویس و نگارش مقاله
سیدعلی اصغر میرخلیلی: تهیه پروپوزال، ویرایش مقاله، تجزیه‌وتحلیل

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

                             9 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html


محمدجعفر الله مرادیان - سید علی اصغر میرخلیلی  

Alborz Univ Med J (AUMJ) Summerg 2025; 14 (3): 291- 300

https://aums.abzums.ac.ir

300

choice theory training on aggression in mothers of 
students. Advances in Psychology, Educational Sciences 
and Education. 2023;6(58)

11.Mohammadi S. The effect of reality therapy on 
students’ discipline with emphasis on the quality world. 
In: Proceedings of the National Conference on Research 
in Management and Humanities in Iran; 2024

12.Tarkamani Barandoozi V. Investigating the Basic 
Needs in Vis’s Personality Using William Glasser’s 
Choice Theory. Journal of Literary Studies and Research. 
2021; (2)12

13.Nuri al-Tabarsi MH. Mustadrak al-Wasail wa 
Mustanbat al-Masail. Qom: Institute of Ahl al-Bayt (a.s.), 
Ihya’ al-Turath; 1990. (In persion)

14.Saduq. Man La Yahduruhu al-Faqih. Vol. 3. Qom: 
Society of Seminary Teachers Publications; 1992. (In 
Persion)

15.Muttaqi, Alaa al-Din ibn Hissam al-Din Hindi. Al-
Mirshid ila Kanz al-Amal fi Sunan al-Aqwal wa al-Ahal. 
Beirut: Al-Risala Institute. 1989. (In Persion)

16.Tamimi Amadi, Abdul Wahid bin Muhammad. Gharar 
al-Hikam wa Durar al-Kalim, translated by Mustafa 
Derayati. Mashhad: Zarih Aftab publication. 2002. (In 
Persion)

17.Tabatabai, Mohammad Hossein. Sunan al-Nabi. 
Tehran: Islamieh Publication. 1996. (In Persion)

Majlisi MB. Bihar al-Anwar. Vol. 72. Beirut: Dar al-
Ihya’ al-Turath al-Arabi,1982 (In Persion)

18.Mohammadi Far M, Ghaeri Zadeh T, Fathi Azar S. 
The effectiveness of spiritual care and choice theory on 
academic vitality and flourishing of students. Journal of 
New Psychological Research. 2024; (73) 19

19.Qorbanpour Lafmejani H, Qorbanpour Lafmejani A. 
Critique of the anthropological view of Glasser’s reality 
therapy theory based on Imam Ali’s anthropological 
perspective in Nahj al-Balagha. Seraj Monir. 2021;(42)12

References

1.Akbari M, Arianpour H, Rezapour Mirsaleh Y. The 
effectiveness of group reality therapy based on choice 
theory on responsibility, locus of control, and reduction 
of agonist medication dosage in substance-dependent 
individuals under maintenance treatment. Addiction 
Research (E’tiyad-Pazhouhi, 2022 (In Persion)

2.Glasser W. Choice Theory in the Counseling Room. 
Sahebi A, Soltani Far A, translators. Tehran: Saye Sokhan 
Publication; 2021. (In persion(

3.Ibn Abi al-Hadid. Sharh Nahj al-Balagha. Vol. 7. 1st 
ed. Qom: Ayatollah Mar’ashi Najafi Library; 1958. (In 
Persion)

4.Glasser W. Choice Theory in the Counseling Room. 
Sahebi A, Soltani Far A, translators. Tehran: Saye Sokhan 
Publication; 2021. (In persion)

Holy Quran, 2000. (In Arabic)

5.Glasser W. Every Student Can Succeed. Sahebi A, 
translator. Tehran: Saye Sokhan Publication; 2017. (In 
Persion)

6.Glasser W. for Parents and Teenagers: dissolving the 
barrier between you and your teen. Sahebi A, translator. 
Tehran: Saye Sokhan Publications; 2015. (In Persion)

7.Glasser W. Control Theory: A New Explanation of 
How We Control Our Lives, Melikian A, Ahmadi SA, 
translators. Tehran: Rah-e Kamal Publication.2008 (In 
Persion)

8.Choice theory approach in the story of “The Lion and 
the Beasts” from the first book of Masnavi-ye Ma’navi. 
Didactic Literature Review. 2023;(57)15

9.Movahedi Rad M, Ebrahimi MS, Sahebi A. The effect 
of choice theory training on basic needs satisfaction 
and aggression level in high school girls. Royesh-e-
Ravanshenasi (Rooyesh-e-Ravanshenasi Journal (RRJ)) 
2021;10(9

10.Montaseraldooleh N, Sadeghi Nejad S, Ghorbanpour 
Ahmad Sargourabi F, Faraji Z. The effectiveness of 

 [
 D

O
I:

 1
0.

61
18

6/
au

m
s.

14
.3

.2
91

 ]
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 a

um
s.

ab
zu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

01
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            10 / 10

http://dx.doi.org/10.61186/aums.14.3.291
https://aums.abzums.ac.ir/article-1-1774-en.html
http://www.tcpdf.org

